WYNIA’S WEEK

Het vertrek van Zwarte Piet maakt
Nederland minder divers

Posted on 7 december 2019 by Ger van Gils

De Sint is het land al weer uit. Deze keer lijkt het alsof Zwarte Piet voorgoed met
hem vertrekt. Voor veel ‘progressieve’ opinieleiders is dit eenvoudig ‘vooruitgang’.
Nederland wordt namelijk ‘diverser’. Tradities moeten dus schuiven. Maar is het wel
zo eenvoudig? Wordt Nederland niet intoleranter?

Mogen zwarte of bruine mensen straks nog wel als Piet mee in de
Sinterklaasoptocht? Of moet er juist een quotum komen? Zoveel Roetveegpieten
(‘wit’), zoveel Zwarte Pieten (‘zwart’), zoveel Moorse Pieten (‘bruin’), zoveel...? En is
‘cross-dressing’ toegestaan? Bijvoorbeeld een Zwarte Piet (‘zwart’) met
geblondeerde krullen en witte roetvegen?

Maar de belangrijkste vraag is: in welke richting ligt vooruitgang? Als het gaat om
optochten kent Nederland al een bewogen geschiedenis. Die kan inzicht geven in de
dilemma’s en praktische vragen die met het reguleren van dit soort manifestaties
gepaard gaan.

De Republiek der Nederlanden stond in de 17° en 18° eeuw bekend als een land van

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 1



WYNIA’S WEEK

religieuze tolerantie en vrijheid. Zolang katholieken en gelovigen van andere
gezindten hun geloof in beslotenheid praktiseerden, werd hen weinig in de weg
gelegd. De Franse en Bataafse revoluties brachten met hun idealen van vrijheid en
gelijkheid echter een grotere religieuze vrijheid. De beperkingen op het openbare
belijden van geloof vervielen.

De katholieke burgers kwamen uit hun schuilkerken en wilden zich duidelijk laten
horen en zien. Ze wilden in processie door stad en land trekken, de klokken luiden,
in het openbaar een kruisteken slaan en hun priesters duidelijk herkenbaar over
straat laten gaan. Dit alles was iets meer van de goede vrijheid dan waar het
protestantse deel van de natie op had gerekend.

Een deel van de protestanten nam aanstoot aan de processies, groepsbedevaarten
en andere manifestaties van het katholieke geloof. Publieke katholieke rituelen
werden als een inbreuk op en bedreiging van het gekoesterde zelfbeeld van een
protestantse natie ervaren. Klokluiden, begrafenissen of processies waren
provocerend, beledigend en een schending van de zondagsrust. Een dominee riep
het bestuur van een (overwegend katholieke) stad op de protestantse bevolking
niet ‘op te offeren’” aan het willekeurig en veelvuldig luiden van de (katholieke)
klokken. Naar aanleiding van de viering van het jubileum van paus Pius in 1871
beschuldigde een dominee het bestuur in Haaksbergen ervan het de katholieken te
veel naar de zin te maken en daarmee de protestanten ‘in het aangezicht te slaan’.

De protestantse bevolking had bij het zien van de pauselijke vlag volgens de
dominee ‘getrild van verontwaardiging’. In het Brabantse Ossendrecht maakte de
dominee bezwaar tegen de traditionele processie die voor hem (en zijn
geloofsgenoten?) ‘aanstotelijk en beledigend’ was. Hij beklaagde zich er over dat er
voor hervormden in Ossendrecht geen vrij openbaar leven bestond op straat, vrij
van katholieke rituelen en klokkengelui. Het dorp telde 1240 katholieke en 90
hervormde inwoners.

Nu wisten de katholieken soms ook wel goed uit te pakken. In het West-Vlaamse
Veurne speelden zich Zuid-Europese taferelen af: boetelingen gehuld in grove
kemelharen boetekleden die tot bloedens toe sjouwden met zware kruizen, het
gebruik van echte schedels met spiegelglas in de oogholten in de verrijzenisscene
en in een kist een ‘natuurlijk menschengeraamte, hetwelk door middel van een
mechaniek naar verkiezing in allerlei houdingen overeind wordt gesteld, en waarvan
men de armen en beenen laat bewegen'.

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 2



WYNIA’S WEEK

Door de commotie over processies zag het bestuur de gevolgen van de
grondwettelijke vrijheid van godsdienst. Men bezon zich op mogelijkheden om de
nieuwe vrijheden weer aan banden te leggen. Op aanwijzing vanuit Brussel moest
de Veurnse processie bijvoorbeeld voortaan ‘eenvoudig’ en ‘betamelijk’ zijn. Om
een algeheel verbod te voorkomen mochten ‘de bedoelde bespottelijke voorstellen
en klederdragten’ niet meer in de processie voorkomen.

Zo tekende zich in de processiekwestie al vroeg een kloof af tussen het ‘gewone
kerkvolk’ en een ‘élite’ van vertegenwoordigers van het centrale bestuur van land
en kerk. Het processiebeleid was met name gericht op de stedelijke centra waar
sinds 1815 (meer) protestantse ambtenaren en bestuurders waren komen wonen.
Processies trokken daar meer de aandacht en gaven vaker aanstoot.

De regulering van processies bood de centrale overheid en de kerkhiérarchie de
gelegenheid voor een beschavingsoffensief om ‘onwelgevoeglijke’ en ‘volkse’
aankleding en enscéneringen bij uiteenlopende rituelen terug te dringen en
fatsoeneren. Lokale magistraten hadden meer oog en begrip voor de gehechtheid
van het kerkvolk aan de lokale tradities.

De gemoederen konden hoog oplopen. Uit protestantse hoek kwamen bijvoorbeeld
voorstellen om de katholieke landsdelen af te stoten en aan Belgié over te doen of
tot ‘thuislanden’ om te vormen. Het bleef niet altijd bij woorden. Geregeld kwam het
tot confrontaties of rellen. In de buurt van Roermond raakten in 1878
processiegangers slaags met de marechaussee. Over en weer vielen rake klappen.
Negen deelnemers werden veroordeeld tot straffen van meer dan een jaar. In het
plaatsje Bemmel ontstond tijdens het bidden van de rozenkrans in een kerk paniek,
nadat, vermoedelijk, protestantse jongeren stenen tegen de vensters gooiden. Het
gevolg was drie doden, vele gewonden en een kerk in ravage.

1848: een ‘liberale’ grondwet

Tegen het midden van de 19° eeuw leek het tij te keren. De liberaal Thorbecke vond
het processieverbod een teken van geborneerdheid en intolerantie. In zijn ontwerp
grondwet kwam dan ook geen beperking van processies voor. Protestantse
opinieleiders toonden zich geschokt. Er kwamen duizenden adressen binnen bij de
Tweede Kamer gericht tegen de beoogde processievrijheid. De agitatie had succes.
De verantwoordelijke minister wond er geen doekjes om: ‘uit de wensch om aan de
ligtgeraaktheid van protestanten te gemoet te komen’ beperkte de nieuwe ‘liberale’

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 3



WYNIA’S WEEK

en ‘democratische’ grondwet van 1848 de vrijheid van katholieken op ingrijpende
wijze. De organisatievrijheid voor kerkgenootschappen werd vergroot, maar de
publieke beoefening van het geloof werd juist beknot. Processies waren voortaan
alleen in de kerk of een andere besloten ruimte toegestaan.

De Kamerdebatten over het voorgestelde verbod bleven opmerkelijk rustig en
gematigd. Onder veel ‘weldenkende’ bestuurders, protestant en katholiek, bestond
een gematigde consensus. Men onderschreef wel het principe van algemene
godsdienstvrijheid, inclusief vrijheid van openbare belijdenis, maar men zag zich,
vanwege ‘blinde ijveraars’ aan beide zijden, genoodzaakt tijdelijk wettelijke
beperkingen te stellen. Deze zouden vanzelf overbodig worden, wanneer op den
duur de katholieken natuurlijk ‘hun bijgelovige praktijken zouden afzweren en zich
de protestantse beginselen eigen hadden gemaakt en tot het inzicht kwamen dat
dergelijk uiterlijk vertoon niet bij een echte Godsverering paste.’

De betrokken ministers motiveerden het verbod voor alle ‘weldenken’ in de kamer
in deze trant. De wet was opgesteld, zo gaven ze aan, ‘zoals het meest verlichte
deel van de natie dat wenste en processies waren toch eigenlijk niet meer van de
tijd.” Een teleurgestelde Thorbecke zag het anders. Hij meende dat de Nederlandse
overheid met deze ingreep de geschiedenis zou ingaan als ‘een bekrompen en
onverdraagzamen of onverdraagzaamheid bekrachtigenden wetgever’.

Inderdaad liep Nederland door het processieverbod en de bepalingen van de Wet op
de Kerkelijke Genootschappen internationaal opnieuw uit de pas, maar nu aan de
zijde van intolerantie en vrijheidsbeperking. De vrijheden die voor katholieken in
andere gemengd confessionele landen gewoon waren, ontbraken in Nederland. In
1810 viel Napoleon bij een bezoek aan Breda al de onderdrukking van de Brabantse
katholieke geestelijken op.

In een studie uit 1852 over katholicisme in Europa noteerde graaf De Montalembert,
lid van de Académie Francaise, dat de Nederlandse katholieken zich weliswaar uit
hun geisoleerde positie hadden opgewerkt, maar dat deze vooruitgang de
intolerantie van de protestanten weer had geactiveerd en hen opnieuw vrijheden
waren ontnomen. Een katholiek kamerlid wees in 1877 op de ongerijmdheid dat de
Hadj, de jaarlijkse Mekka bedevaart, in Indié ongehinderd doorgang kon vinden. Hij
was van mening dat, ‘wanneer men de [r.k.] bevolking in Europa [Nederland]
evenzoo behandelde als de Muzelmannen in Indi&, wij reden van tevredenheid
zouden hebben.’

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 4



WYNIA’S WEEK

De diverse regelingen losten weinig op. Niemand wist wat was toegestaan en wat
niet. Met enige regelmaat werden onderzoeken ingesteld naar waar processies nu
wel en waar niet waren toegestaan en wat wel en wat niet geoorloofd was. Maar de
resultaten boden geen uitsluitsel voor duidelijke en afdoende besluiten. Een begrip
als ‘traditie’ speelde een centrale rol. Maar er bestond geen duidelijkheid over het
belang en de betekenis van traditie en tradities. Was het simpele feit dat een
processie al van oudsher werd gelopen voldoende legitimatie? Was het ook een
legitimatie van de route en aankleding van de processie? En wat was nou precies
een processie en wat een bedevaart? Kon een rijtuig gelden als een ‘besloten
plaats’ waarin een priester in liturgisch gewaad en met het Heilig Sacrament over
straat mocht gaan?

Op weg naar vrijheid

De stemming verbeterde in de 20° eeuw maar langzaam. Nog in 1947 voorspelde
een dominee naar aanleiding van de naoorlogse katholieke dankprocessies dat een
‘R.K. Absolutisme’ op het punt stond het gehele publieke leven voor zich op te
eisen. Vooral boven de grote rivieren pasten katholieken zich aan. De slepende
controverse leidde tot een typisch Nederlands ‘accomodatiekatholicisme’. In
vergelijking met het katholicisme in de rest van de wereld was het ingetogen en
bescheiden van aard. Nederlandse katholieken hielden hun processies en
begrafenisplechtigheden vaak in de kerk, in de parochietuin, op het kerkhof of zelfs
in speciaal daarvoor aangelegde processieparken.

Ook het typisch Nederlandse fenomeen van de ‘Stille Omgang’, bekend uit
Amsterdam, is te zien als een aanpassing aan het processieverbod. Het
omgangsritueel ontwikkelde zich als een gebruik dat vooral geen aanstoot mocht
geven en geen repressie mocht uitlokken. Daarom moest het van uiterlijke
katholieke kenmerken zijn ontdaan. Voor het Algemeen Handelsblad ging die
bescheidenheid niet ver genoeg. Een redactioneel commentaar bestempelde de
Stille Omgang in 1966, het jaar van Provo, als een protest tegen de Reformatie en
‘een niet-ongevaarlijke klandestiene activiteit’, want, zo stelde de redacteur, ‘de
tocht heeft duidelijk iets provocerends’.

In 1950 ondertekende Nederland de Europese conventie tot bescherming van de
mens en de fundamentele vrijheden, beter bekend als het Verdrag van Rome. Het
verdrag garandeerde algemene godsdienstvrijheid, zonder beperking op openbare
belijdenis van geloof. Geinspireerd door het verdrag lokte de kapelaan van Sint

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 5



WYNIA’S WEEK

Geertruidenberg In 1957 een proefproces uit door een processie door het
middeleeuwse, overwegend protestantse, stadje te leiden. In hoger beroep
veroordeelde de Hoge Raad hem voor overtreding van het processieverbod. De
raad achtte de handhaving van de openbare orde in dezen van groter gewicht dan
het Verdrag van Rome.

Toch werd de gedachte dat processievrijheid een kwestie was van
verdraagzaamheid in steeds bredere kring gedeeld. De verschillende naoorlogse
voorstellen ter herziening van de grondwet vonden een verbod een verkeerd
uitgangspunt. Ze verwierpen de gedachte dat processies een ‘absolutistisch
element’ zouden hebben dat andersdenkenden zou moeten hinderen, zoals een
processie evenmin instemming of betoon van eerbied zou afdwingen.

Toch haalde het voorstel tot het schrappen van het verbod het opnieuw niet. Het
werd pas ingetrokken bij de grote grondwetsherziening van 1983. Tegen die tijd
beschouwden de meeste partijen het als een ontoelaatbare inperking van
burgerlijke vrijheden.

Het duurde even, maar de ‘Mars de Vooruitgang’ liep in deze geschiedenis in een
andere richting dan ‘progressieven’ van nu bepleiten. Meer ‘diversiteit’ leidde
uiteindelijk ook tot meer tolerantie, meer vrijheid én meer diversiteit aan gebruiken
en tradities, ook al was dat aanstootgevend voor een bevolkingsgroep.

Bronnen: Wikipedia, lemma ‘processieverbod’; P.J. Margry, Teedere Quaesties:
religieuze rituelen in conflict, Confrontaties tussen katholieken en protestanten rond
de processiecultuur in 19°-eeuws Nederland (Hilversum: Verloren, 2000); Idem,
Stille omgang als civil religion: een manifestatie van Nederlandse identiteit, in:
Charles Caspers & Peter Jan Margry, ldentiteit en spiritualiteit van de Amsterdamse
Stille Omgang (Hilversum: Verloren, 2006) p. 41-84; Bas Kromhout, Thorbecke was
tegen kledingverbod, Historisch Nieuwsblad, maart 2012;

Wynia's week: Het vertrek van Zwarte Piet maakt Nederland minder divers | 6



